
Rinarticolato del sordo, e dall’altra l’evangelista volesse 
invece introdurre il momento culminante dell’epphata. 
	 Su questa forma verbale è ancora aperta la discussio-
ne, che è stata particolarmente intensa negli anni Sessan-
ta e Settanta del secolo scorso. Certamente si tratta di un 
imperativo della radice ptH, «aprire», come conferma la 
traduzione che l’evangelista stesso ne dà (dianoichtheti, 
v. 34). Ma la discussione verte soprattutto sulla lingua e 
può introdurre il più vasto problema di riconoscere la 
lingua parlata da Gesù. 
	 Si può supporre infatti che all’epoca ci fosse un cer-
to polilinguismo e si parlasse greco nei mercati, latino 
nell’ambito dell’amministrazione, ebraico nel Tempio e 
nelle sue scuole, aramaico nei villaggi con pronunce dia-
lettali, mentre l’aramaico targumico era la lingua della 
sinagoga. Cominciava infine a esistere l’ebraico mišnico 
(Barr) di cui non è dato ancora conoscere quanto fosse 
presente all’epoca di Gesù. 
	 Non è quindi possibile pronunciarsi in maniera ca-
tegorica a favore dell’aramaico (Birkeland, Black, Hor-
ton) o dell’ebraico (Rabinowitz), e benché la lingua sia 
espressione corporea privilegiata, siamo privati di questo 
elemento decisivo.
	 Inoltre a fronte dell’apertura del sordo e delle sue fa-
coltà, Gesù chiede a lui e agli astanti a noi sconosciuti 
una chiusura dando l’ordine di tacere, proprio quando 
invece tutti sono in grado di udire e parlare. L’ordine 
peraltro viene disatteso, come se intimare il segreto fosse 
un espediente per indurre alla trasgressione. Leggiamo 
così un’esclamazione (v. 37) che riprende Sir 39,16 e in-
tende forse alludere al rinnovamento escatologico della 
creazione. 
	 Luogo delle relazioni e della comunicazione in tutte 
le sue forme, è comunque il corpo il protagonista, non 
solo in questo racconto. Esso è l’epifania dell’umano 
nelle sue manifestazioni volontarie e non – basterebbe 
rileggere i Salmi per constatarlo. In esso c’è tutto, fino 
alla grande rivelazione giovannea (Gv 1,14).

pla Parola in cammino
Stefania Monti

XXIII domenica  
del tempo ordinario
Is 35,4-7; Sal 146 (145); Gc 2,1-5; Mc 7,31-37

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  B 32	 2021

LA RIVELAZIONE DEL CORPO

	 Nella vicenda che conclude il c. 7 di Marco (vv. 31-
37) risalta un grande interesse per la corporeità: i movi-
menti, le persone coinvolte, le parti del corpo nominate.
	 Si possono individuare tre momenti: nel primo (vv. 
31-32), dopo un’introduzione per così dire geografica 
non molto chiara, Gesù ha di fronte alcune persone che 
gli conducono un sordo che parla malamente. Nel se-
condo momento (vv. 33-35) Gesù è solo con quest’uomo. 
Nel terzo (vv. 36-37) i pronomi al plurale fanno pensare 
che ci siano di nuovo altre persone, e benché non ne sia 
precisata l’identità, si può pensare che siano gli stessi dei 
vv. 31-32.
	 Colui che deve essere guarito è soprattutto una per-
sona impedita nei suoi rapporti sociali e nel suo lavoro. 
Come tutti i sordi dalla nascita, non è in grado di parlare 
con sicurezza e speditamente. 
	 Il termine mogilalos è raro: compare qui e in Is 35,6 
(LXX). Il contesto di Isaia è quello del nuovo esodo, e 
in Marco siamo di fronte a una guarigione-liberazione, 
che deve introdurre la persona nella normale rete delle 
relazioni sociali. 
	 Tutto si gioca sul contrasto aprire/chiudere. Gesù ha 
davanti a sé un uomo in condizione di chiusura: in en-
trata perché non sente, in uscita perché non parla bene. 
	 La guarigione avviene attraverso una serie di azioni 
(v. 33). A fronte della richiesta di imporre la mano (v. 32) 
troviamo gesti che danno un tono popolare al racconto 
e che arricchiscono la scena vivacizzandola. Si veda, per 
contrasto, il forte disappunto di Na’aman perché Eliseo 
gli ha chiesto e ha fatto troppo poco, cf. 2Re 5,11. 
	 Qui invece si citano dita, orecchie, lingua e verbi 
come «porre» (letteralmente «scagliare», ebalen, v. 33), 
«sputare» (ptusas, v. 33) e «toccare» (e-psato, v. 33): tutta 
la persona è coinvolta. 
	 Non solo: Gesù alza gli occhi al cielo, in un gesto 
di preghiera non espressa, e sospira o geme (estenaxen,  
v. 34). 
	 Contemporaneamente, oltre al riferimento alla libe-
razione, l’insistenza sulla manualità di Gesù richiama la 
manualità divina nella creazione (cf. Sal 8,4). Liberare 
un uomo guarendolo è ri-crearlo e immetterlo nuova-
mente nella vita. 
	 Quanto al dettaglio del sospiro o del gemito, è come 
se da una parte Gesù volesse partecipare al linguaggio 

Bartholomeus Breenbergh, Gesù guarisce un sordo muto, 1625-1650. Parigi, Museo del Louvre.


